Catechesi giovani Quaresima 2019
“Relazioni in 3D”

Primo incontro: “Per chi vivi?”
Seminario di Pavia — martedi 12 marzo 2019

Il percorso di queste tre sere — percorso che in qualche modo costruiremo insieme, nell’ascolto, nel
dialogo, nel confronto con una proposta che voi dovrete giudicare e verificare — ha un titolo un po’
strano: “Relazioni in 3D”.

Di chi vogliamo parlare, di che si tratta? Si tratta di noi, di me e di te, della nostra vita che ¢ fatta e
costituita da una trama di relazioni o di “non-relazioni”.

I1 volto di ciascuno di noi dipende dalle relazioni che viviamo, che formano 1’ossatura o la tessitura
profonda delle nostre giornate: «Dimmi che relazioni vivi e ti dir0 chi sei».

“Relazioni 3D ”: si puo leggere in modo anche differente questo titolo, 1o vi colgo il riferimento a
tre relazioni costitutive, che in qualche modo vive ogni uomo, in misura varia, con maggiore o
minore intensita, con pitt 0 meno coscienza.

La relazione con [’altro, con il “tu”, che paradossalmente precede perfino la relazione con sé, lo
sviluppo della propria autocoscienza, come appare chiaro nel bambino, nei primi anni di vita, anzi
gia nel grembo della madre. Perché il feto, ancora custodito nel grembo materno, nel buio del suo
“mondo”, vive gia una complessa relazione con quella donna di cui non conosce ancora il volto, ma
inizia a sentirne la voce, e soprattutto ¢’¢ uno scambio vitale, essenziale all’esistenza del feto, che
non ¢ solo scambio di sostanze nutritive, ¢ gia scambio di emozioni, di affetti, di toni e umori, tanto
che perfino la formazione del tessuto nervoso del nuovo piccolo cervello, la configurazione
equilibrata del suo assetto dipendono dallo stato della donna, da cio che lei vive e trasmette nei mesi
della gravidanza.

C’¢ tutto un mondo che davvero inizia in quei nove mesi in cui siamo stati ospitati e nutriti nel
grembo di nostra madre, un universo da scoprire che dice gia molto del nostro essere uomini e
donne in relazione.

Non esiste un “io0” isolato, ¢ una terribile finzione astratta, e non a caso pensata da uomini maschi,
I’immagine moderna del soggetto: «Cogito, ergo sumy», «Penso, dunque sono». Nell’esperienza, ¢
vero il contrario: «Cogitor, ergo sumy», «Sono pensato, sono voluto, sono amato, sono nutrito,
dunque sono!»

La relazione con sé, perché noi siamo capaci di una coscienza autoriflessa, sappiamo, in certo
modo, distanziarci da noi, guardarci, avvertire cid che sentiamo, cid che viviamo: man mano che
cresciamo, sviluppiamo la percezione del nostro “i0” come un soggetto differente, attraversato da
emozioni, pensieri, capace di decisioni, un soggetto che si “auto-possiede”. Eppure la coscienza del
nostro “i0” viene alla luce attraverso 1’incontro con 1’altro, con gli altri e con la realta, e quanto piu
¢ intenso e integrale il nostro impegno con la vita, quanto piu siamo in azione e ci lasciamo
provocare, toccare, commuovere, interrogare da cido che incontriamo, da cio che vediamo, da cio
che entra nell’orizzonte della nostra esperienza, tanto piu ci scopriamo in azione, maturiamo il
senso del nostro vivere.

La relazione con 1’Altro, con Dio, con il “Tu” del mistero che traspare nella realta e che entra in
dialogo con il nostro cuore: ed una relazione che, anche solo in forma dubitativa o negativa,
attraversa e caratterizza la vita dell’'uomo, magari in forma tangenziale, intermittente ... Ma ¢
difficile, se non impossibile, che prima o poi, in forme magari molto diverse, non si affacci
nell’esistenza la possibilita o la realta di questo “Tu” supremo che sta al fondo dell’essere.




Quanto piu viviamo la relazione con 1’altro e gli altri, quanto piu il nostro “i0” si fa trasparente a
noi stessi nell’incontro, talvolta duro e drammatico, con la realta, tanto piu siamo nelle condizioni
di scoprire anche la relazione con il “Tu” di Dio e di ascoltare la sua voce, la sua parola che ci
chiama, che vuole entrare in rapporto con noi.

Video preparato dagli amici della comunita Sant’Egidio e presentato da loro.

Quanto ¢ sterminato il mondo della sofferenza, quanti fratelli uomini gridano un bisogno, chiedono
di non essere lasciati soli, abbandonati alla durezza di certe tragedie. Lontani da noi, o vicini,
accanto a noi, spesso nel silenzio, con la vergogna di dover chiedere aiuto.

E noi possiamo “passare oltre”, chiuderci nei confini della nostra tranquillita, o lasciarci ferire
dall’altro: possiamo vivere per noi stessi, per il nostro “piccolo mondo”, per le nostre sicurezze, per
il nostro futuro, o accettare che invece la grande legge dell’essere e della vita € vivere per 1’altro, ¢
condividere il bisogno dell’altro, ¢ scoprire che I’altro, anche se m’inquieta e mi disturba, ¢ un
dono, ¢ un bene per me.

A volte si dice che la nostra epoca ¢ I’epoca non piu di Prometeo, ma di Narciso: Prometeo ¢ 1’eroe
mitologico che voleva rubare il fuoco a Zeus/Giove, per essere quasi un dio, € pensiamo, soprattutto
nell’epoca moderna, quanti sogni, quanti tentativi di “essere come Dio”, di prendere il posto di Dio,
e quanti incubi, quanti “inferni” realizzati. Oggi certe prospettive di riplasmare ['umano, certi
progetti un po’ rabbrividenti in cui gli uomini potrebbero essere superati o minacciati dalle loro
stesse creazioni, hanno qualcosa di Prometeo.

Tuttavia, ¢ piu di moda Narciso: cacciatore bellissimo, che disdegna ogni persona che lo ama. A
seguito di una punizione divina, si innamora della sua stessa immagine riflessa in uno specchio
d’acqua e muore cadendo nel lago in cui si specchiava.

Si puo vivere come eterni Narcisi, guardando solo se stessi, ripiegati su di sé, tesi a curare la propria
immagine, a immortalarsi in splendidi selfie, o a esibirsi in prestazioni sempre piu spettacolari.

Alla fine, il narcisismo ¢ triste, vivere per s¢ e impostare un’esistenza in cui tutto ruota intorno a s¢,
in cui tutto ¢ funzionale ai propri desideri e alle proprie immagini, vuole dire ritrovarsi soli, in un
orizzonte angusto, pieni di cose, ma poveri di relazioni! Magari uomini e donne “in carriera”, ma
con una vita affettiva senza consistenza, senza rapporti che durano nel tempo.

Perché chi vive per sé, chi affermando solo la propria immediata reattivita, incenerisce tutto e alla
fine gli resta la palma della mano vuota ...

Ecco allora la grande domanda che sta al centro del nostro incontro: ma tu, per chi vivi?

In fondo ¢ il “giudizio” che noi, in certo modo, anticipiamo e realizziamo ora, qui, nel presente.

Lettura del vangelo di Matteo 25,31-46

Qual ¢é la differenza tra 1 “benedetti” e 1 “maledetti”?

I primi sono stati leali con il proprio cuore, con quell’impeto che ci porta ad aprirci agli altri, a
intessere relazioni, a condividere 1 bisogni, perché la nostra natura ¢ tale che quando vediamo
qualcuno nel bisogno, sentiamo il desiderio di soccorrerlo, di lenire la sua sofferenza, perché ¢ un
uomo, ¢ una donna, ¢ un bambino, ¢ uno come noi!

Perché se ognuno di noi ¢ leale con la propria esperienza, innanzitutto, noi per primi sentiamo il
bisogno potente di qualcuno che si prenda cura di noi e si chini sulla nostra umanita, perché non c’¢
cosa piu triste di non sperimentare uno sguardo di cura e di bene da nessuno, non c’¢ poverta piu
grande della solitudine, che appesantisce e rende a volte insopportabile la vita.

E poi, com’evidente nell’esperienza che vivere il dono semplice di sé all’altro, imparare a crescere
nella capacita di amare gratuitamente ’altro, solo perché c’¢ e mi ¢ dato, ¢ vivere, ¢ respirare, ¢

A

sperimentare “un di piu” di umanita, di bellezza, di verita!




Ascoltiamo la canzone di Simone Cristicchi: la sua domanda - «Abbi cura di me» - ¢ la domanda
piu umana che abita il cuore di ognuno di noi. Chi di noi non desidera che ci sia qualcuno che si
prende a cuore la nostra vita, che ha cura di noi?

E una domanda che possiamo rivolgere all’amico, alla persona che amiamo, a Dio.

Canzone di Simone Cristicchi: “Abbi cura di me”

In tanti passaggi della canzone, viene a galla il cuore, la posizione di un cuore vivo, che sa stupirsi
del dono della vita e dell’essere, non lo da per scontato, e allora scopre la vera ricchezza dell’amare,
dell’essere amato, fino al perdono:

«La vita e l'unico miracolo a cui non puoi non credere
Perché tutto e un miracolo tutto quello che vedi

E non esiste un altro giorno che sia uguale a ieri
Tu allora vivilo adesso

Come se fosse ['ultimo

E dai valore ad ogni singolo attimo

(...)

1l tempo ti cambia fuori, ['amore ti cambia dentro
Basta mettersi al fianco invece di stare al centro
L’amore é l'unica strada, e |'unico motore

E la scintilla divina che custodisci nel cuore

Tu non cercare la felicita semmai proteggila

(...)

Perdona chi ti ha ferito, abbraccialo adesso
Perché l'impresa piu grande e perdonare se stesso
Attraversa il tuo dolore arrivaci fino in fondo.

Ebbene, impressionante: chi si lascia muovere e commuovere dall’altro, chi fa spazio al bisogno
dell’altro, anche senza saperlo, anche se fosse lontano ed estraneo alla fede cristiana, stabilisce una
relazione con Cristo, con il Dio reso prossimo a noi nel volto umano di Gesu: «In verita io vi dico:
tutto quello che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli piu piccoli, I’avete fatto a mey.

Vale anche il contrario, quello che 1 “maledetti” sembrano ignorare: «In verita io vi dico: tutto
quello che non avete fatto a uno solo di questi piu piccoli, non 1’avete fatto a mey.

Ora, nel momento in cui ascoltiamo questo vangelo, riceviamo una rivelazione potente: che nel
volto dei piu piccoli, ¢ presente il Signore della storia, il giudice del mondo, Colui che ci visita e
chiede di essere accolto e amato. Noi non potremo dire: «Non sapevamo ... Quando mai ti abbiamo
visto affamato, assetato, nudo, malato, in carcere, straniero € non ti abbiamo soccorso?».

Solo gli uomini che non hanno ancora conosciuto e incontrato Gesu, potranno scoprire nell’ultimo
giorno la sorprendente realta della sua presenza nella carne sofferente dei fratelli. Noi che abbiamo
avuto la grazia della fede, dell’incontro e della conoscenza, almeno iniziale, di Cristo, possiamo
guardare con occhi nuovi 1 nostri fratelli nel bisogno, e riconoscere che li passa il Signore, che li c’¢
un dono per noi.

Vivere per I’altro, disposti ad accogliere 1’altro, a crescere nella relazione con ’altro, anche quando
costa, ¢ realmente vivere per Cristo, ¢ dare spazio alla sua presenza: ecco il segreto profondo della
storia di carita che la fede cristiana ha generato nel mondo, e che si rende evidente nella
testimonianza dei grandi santi della carita. Come amava dire Madre Teresa di Calcutta delle sue
suore, a chi gli chiedeva perché esse si dedicano cosi totalmente ai piu poveri tra i poveri: «Esse
amano Gesu e trasformano in azioni viventi quell’amore. Servire i piu poveri dei poveri non ¢ la
nostra vocazione, la nostra vocazione ¢ appartenere a Cristo».




Vorrei concludere, lasciando spazio al dialogo e alle domande, riproponendo I’interrogativo che fa
da titolo a questa sera: tu, per chi vivi?

E la stessa domanda che Papa Francesco ha consegnato nell’omelia del Mercoledi delle ceneri,
disegnando I’alternativa tra ’immagine del fuoco e della cenere: «La cultura dell’apparenza, oggi
dominante, che induce a vivere per le cose che passano, ¢ un grande inganno. Perché ¢ come una
fiammata: una volta finita, resta solo la cenere. La Quaresima ¢ il tempo per liberarci dall’illusione
di vivere inseguendo la polvere. La Quaresima ¢ riscoprire che siamo fatti per il fuoco che sempre
arde, non per la cenere che subito si spegne; per Dio, non per il mondo; per I’eternita del Cielo, non
per I’inganno della terra; per la liberta dei figli, non per la schiavitu delle cose. Possiamo chiederci
oggi: da che parte sto? Vivo per il fuoco o per la cenere?».




Secondo incontro: “Cosa cerchi per essere felice?”
Seminario di Pavia — martedi 19 marzo 2019

Il secondo passo del nostro percorso ¢ provocato da un’altra domanda che viene alla luce nella
misura un cui una persona vive con passione con interesse la realta ed ¢ attento alla propria
umanita: «Cosa cerchi per essere felice?».

Potrebbe sembrare scontato che ognuno di noi abbia passione e interesse al proprio umano, a cio
che siamo, alla trama dei desideri che ¢i muovono, eppure non ¢ cosi: ¢’¢, a volte, nel modo di
vivere il quotidiano, una “trascuratezza del proprio i0”, si passa da un impegno all’altro, si vivono
come frammenti differenti aspetti della vita, tante “esperienze”, tanti momenti, pil 0 meno
gradevoli, pit 0 meno interessanti, ma € come se si vivesse sempre “fuori da sé”.

Guardate: ¢’¢ un “amor proprio” che diventa quel vivere per sé di cui parlavamo la scorsa volta, e
che rende piccoli e angusti come orizzonte, tutti ripiegati sulle nostre poche cose.

C’¢, invece, un giusto “amore a s¢” che fa vivere prendendo sul serio il nostro umano, cosi come si
svela e si rende trasparente nell’esperienza, nell’incontro con tutta la realta: ¢ vero che nessuno di
noi esaurisce il mondo e puo pretendere di abbracciare e di comprendere tutto, tuttavia se 10 non ci
sono, se 10 non vibro di fronte alle cose, ai volti, alla bellezza e al dramma della vita, € come se
nulla ci fosse per me! Pensate a certe giornate un po’ vuote, vissute senza viverle ...

Mi hanno sempre colpito le parole di Gesu nel vangelo, che esprimono questa passione per 1’10, la
percezione che la persona, la sua vita, la sua “anima” valgono piu dell’universo. Sentite come Don
Giussani, un grande educatore di giovani, descriveva la scoperta avvenuta in lui davanti a queste
parole di Cristo:

«“Qual vantaggio avra ’'uomo se guadagnera il mondo intero e poi perdera se stesso? O che cosa
I’uomo potra dare in cambio di sé?” (Mt 16,26; cfr. Mc 8,36ss; Lc 9,25s). Nessuna domanda mi
sono sentito rivolgere cosi, che mi abbia lasciato il fiato mozzato, come questa di Cristo! Nessuna
donna ha mai sentito un’altra voce parlare di suo figlio con una tale originale tenerezza e una
indiscutibile valorizzazione del frutto del suo seno, con affermazione totalmente positiva del suo
destino; ¢ solo la voce dell’Ebreo Gesu di Nazareth. Ma piu ancora, nessun uomo puo sentire se
stesso affermato con dignita di valore assoluto, al di 1a di ogni sua riuscita. Nessuno al mondo ha
mai potuto parlare cosi! Solo Cristo si prende tutto a cuore della mia umanita»'.

L’umanita che ci costituisce e che si sviluppa nel processo della crescita e della maturazione di sé¢,
di che cosa ¢ fatta? Di desiderio, ¢ una trama di desideri! Possono essere desideri grandi o meschini,
desideri buoni o cattivi, autentici o artefatti, reali o illusori ... Comunque 'uomo € un essere
desiderante, ed ¢ impressionante come nella Scrittura, nell’esperienza d’Isracle e della prima
Chiesa, c’¢ una profonda valorizzazione del desiderio, nell’immagine che spesso ritorna della fame,
della sete, della ricerca dell’amato, e nello stesso tempo, c’¢ uno sguardo che legge la forza negativa
di desideri disordinati, violenti, possessivi. C’¢ un comandamento che dice: «Non desiderare ...».
Nella misura in cui tu sei vivo, hai desideri, non sei mai totalmente appagato.

Ora, tutti 1 desideri che ci animano, sono come attraversati da un desiderio, almeno implicito: ¢ il
desiderio di felicita, di beatitudine, di pienezza, di positivita totale ... Potete usare espressioni e
parole differenti, ma al fondo, noi veniamo alla vita con una promessa ¢ un’attesa di felicita — di
nuovo guardiamoci bambini, guardiamo gli occhi e la freschezza di un bambino, se non ¢ posto in
una condizione di degrado, di violenza o di disamore — e in tutto, anche a volte sbagliando,
prendendo sentieri senza uscita, noi cerchiamo, inseguiamo, tendiamo alla felicita.

" LUIGI GIUSSANI, «Testimonianza durante I’incontro di Giovanni Paolo II con i movimenti ecclesiali e le nuove
comunita». Roma, Piazza San Pietro, 30 maggio 1998, in Generare tracce nella storia del mondo, Rizzoli, Milano1998,
II1.



\

Il video di Benigni ¢ come se desse voce a questa “promessa”, che deve fare i conti con le
contraddizioni della vita e con I’ambiguita dei desideri.

Video di Roberto Benigni

C’¢ una promessa che intesse il nostro cuore, c’¢ un desiderio di felicita che ci mette in moto, come
un pungolo inesorabile, e che ci porta a cercare: volenti o nolenti, noi attendiamo la felicita da
qualcosa, da qualcuno, dalla somma di tante “esperienze”.

Siamo cercatori di gioia: dove la cerchiamo? Che cosa cerchiamo per essere felici? Chi ¢ in grado di
tenere vivo questo desiderio immenso, di offrire un inizio di compimento?

Ascoltiamo adesso un testo della Bibbia che potrebbe sembrare strano: ¢ tratto dai racconti delle
origini nei capitoli iniziali della Genesi. Una grande meditazione sapienziale che, con un linguaggio
simbolico e narrativo, esprime le costanti, 1 fondamentali dell’esperienza umana: 1 tratti “originari”
che possiamo rintracciare in noi.

Lettura di Genesi 3,1-10

'l serpente era il piu astuto di tutti gli animali selvatici che Dio aveva fatto e disse alla donna: «E
vero che Dio ha detto: «Non dovete mangiare di alcun albero del giardino»?». *Rispose la donna al
serpente: «Dei frutti degli alberi del giardino noi possiamo mangiare,’ma del frutto dell’albero che
sta in mezzo al giardino Dio ha detto: «Non dovete mangiarne € non lo dovete toccare, altrimenti
morirete»». *Ma il serpente disse alla donna: «Non morirete affatto!’Anzi, Dio sa che il giorno in
cui voi ne mangiaste si aprirebbero 1 vostri occhi e sareste come Dio, conoscendo il bene e il male».
SAllora la donna vide che l'albero era buono da mangiare, gradevole agli occhi ¢ desiderabile per
acquistare saggezza; prese del suo frutto e ne mangio, poi ne diede anche al marito, che era con lei,
e anch’egli ne mangio. 'Allora si aprirono gli occhi di tutti ¢ due e conobbero di essere nudi;
intrecciarono foglie di fico e se ne fecero cinture.

*Poi udirono il rumore dei passi del Signore Dio che passeggiava nel giardino alla brezza del
giorno, ¢ I’'uomo, con sua moglie, si nascose dalla presenza del Signore Dio, in mezzo agli alberi
del giardino. Ma il Signore Dio chiamo I'uomo e gli disse: «Dove sei?». 'Rispose: «Ho udito la
tua voce nel giardino: ho avuto paura, perché sono nudo, € mi sono nascosto.

Notate: il serpente, simbolo della falsa sapienza, gioca sul desiderio e immette il veleno del
sospetto. Il desiderio di poter avere di tutti i frutti del giardino, anche dell’albero della conoscenza
del bene e del male, e insieme il sospetto che Dio sia in competizione con ’'uomo ...

I1 frutto proibito si presenta “bene”, attrae, seduce: «Allora la donna vide che I'albero era buono da
mangiare, gradevole agli occhi e desiderabile per acquistare saggezza; prese del suo frutto ...» (Gen
3,6). 1l gioco della seduzione ¢ sempre un’apparenza che promette e poi delude.

In realta, Dio ha posto in noi questo desiderio di felicita, perché ci ha fatti per s¢, e I’aver posto un
limite — tutto € per voi, ma c’¢ una soglia che non potete impunemente oltrepassare: ¢ la conoscenza
del bene e del male, non siete voi il principio e il fondamento della differenza originaria del bene e
del male — da una parte ci riporta alla nostra condizione di creature, dall’altra ¢ come se ci aprisse il
cuore a quell’Oltre, a quell’Altro che ¢ Dio stesso, pienezza di vita, di bene e di gioia.

E la grande scoperta che Sant’Agostino ha vissuto sulla sua carne e ci ha raccontato nelle sue
Confessioni cosi moderne, lui che ¢ stato teologo e filosofo del desiderio.

Puoi avere tutto e questo “tutto” non basta al tuo cuore!

Ad Adamo era stata data Eva come aiuto nel cammino verso il destino, come segno supremo della
Presenza di cui ha nostalgia il cuore, perché portiamo in noi la memoria dell’Origine, la memoria
del Padre, e la felicita che cerchiamo, spesso brancolando nel buio, o accontentandoci di tanti
piccoli “mozziconi” di felicita, ha a che fare con Dio, con la scoperta di una presenza buona, da cui
non dobbiamo nasconderci per paura, una compagnia che ¢ misericordia.



Torna allora la domanda di questa sera: “Cosa cerchi per essere felice?”.

Ascoltiamo una canzone che mi ¢ stata proposta da alcuni di voi per questa serata: “L’essenziale”
di Marco Mengoni. L’essenziale di cui parla, se intendo bene, ¢ un rapporto, il rapporto con un “tu”
amato, che diventa un luogo che permette “nuovi spazi e nuovi desideri”.

Canzone: “L’essenziale” di Marco Mengoni
Riprendo 1 passaggi finali della canzone:

Mentre il mondo cade a pezzi
lo compongo nuovi spazi e desideri che
Appartengono anche a te

Mentre il mondo cade a pezzi

Mi allontano dagli eccessi e dalle cattive abitudini
Tornero all origine

Torno a te, che sei per me [’essenziale

Non ¢ nelle cose che possiamo presentire il compimento della promessa buona del cuore, ma ¢ nelle
relazioni, le relazioni che ci fanno uscire da noi stessi, che tengono viva la domanda del cuore, che
non diventano vuote compagnie per passare il tempo, per divertirsi un po’, per tacitare, in fondo, il
desiderio d’infinito che ci abita. L’amicizia ¢ una compagnia al cuore, e percio al destino, ¢ un
rapporto che risuscita il desiderio e aiuta a discernere tra desideri autentici e desideri insulsi, vuoti.
Le grandi amicizie, le relazioni che fanno maturare e vivere sono segno che aprono il cuore
all’Altro, al rapporto con Colui che ci costituisce, € che solo potra dare compimento pieno al
desiderio che vibra in noi. Cosi dovrebbe essere, in forma ancora piu intensa, la relazione di
preferenza assoluta che accade nell’amore tra un uomo e una donna: per chi tra voi ¢ fidanzato/a o
avra il dono di vivere un rapporto serio d’affetto, puo essere un criterio di verifica. Un rapporto ¢
vero non se chiude e soffoca il desiderio e 1’orizzonte, ma se apre e spalanca all’Infinito!



Terzo incontro: “Chi ti ama?”
Seminario di Pavia — martedi 26 marzo 2019

Siamo arrivati al terzo passo del nostro percorso: la scorsa volta, la nostra riflessione, mossa dalla
domanda »Che cosa cerchi per essere felice?», ha messo in luce come il nostro cuore sia costituito
da un desiderio di felicita, che attraversa tutti i desideri, grandi o piccoli, della vita. Ed ¢ un
desiderio inestirpabile, e in certo modo inesauribile, “insaziabile” ...

Questa sera, partiamo da un’altra esperienza fondamentale che ci caratterizza come persone, come
creature umane: strettamente legato al desiderio di felicita e di pienezza, di compimento, c’¢ in noi
I’esperienza dell’amare e dell’essere amati, la ricerca e il bisogno struggente e profondo di amare,
di poter fare dono di s¢ agli altri, e di essere amati, di percepire uno sguardo buono, uno sguardo di
preferenza su di s¢€, uno sguardo che esprima cura, affezione, amore a cid che siamo.

San Giovanni Paolo II nella sua vita ha conosciuto, ha scoperto la bellezza dell’amore, dell’amore
umano e divino, sullo sfondo oscuro di esperienze tragiche di male e di odio, di disprezzo totale
dell’uomo e della sua dignita, nel suo paese devastato prima dall’occupazione brutale del nazismo e
poi da cinquant’anni di regime comunista, ateo e materialista, e soprattutto accompagnando tanti
giovani, tante giovani coppie a vivere il dono dell’amore, a “imparare” la grandezza e la
responsabilita dell’amore vero, autentico. Forse anche per questo motivo, da vescovo e da Papa ha
saputo parlare al cuore di tanti giovani. Ecco sentite che cosa ha scritto nella sua prima lettera
enciclica, un testo pubblicato 40 anni fa, eppure ci sono dei passaggi che colgono il cuore nostro:
«L’uomo non puo vivere senza amore. Egli rimane per se stesso un essere incomprensibile, la sua
vita € priva di senso, se non gli viene rivelato 1’amore, se non s’incontra con ’amore, se non lo
sperimenta e non lo fa proprio, se non vi partecipa vivamente. E percio appunto Cristo Redentore -
come ¢ stato gia detto - rivela pienamente I'vomo all'uomo stesso. Questa ¢ - se cosi ¢ lecito
esprimersi - la dimensione umana del mistero della Redenzione» (Redemptor hominis, 10).

Ecco allora, la domanda proposta a noi stasera: “Chi ti ama?”. Potremmo in qualche modo
svolgerla e svilupparla con altri interrogativi: “E tu chi ami? Che cosa cerchi e desideri
nell’amare e nell’essere amato, amata? Quale amore compie il desiderio del cuore?”.

Non ¢ un caso che moltissima parte della letteratura sia dedicata al tema dell’amare, a storie e
vicende, talvolta sofferte, di amore, che 1 grandi poeti abbiano spesso dedicato poesie alle donne
amate, magari dando voce al desiderio di un amore e di una bellezza che sembrano impossibili in
questa vita. Pensiamo a Giacomo Leopardi, alla ricerca di quella “cara belta” inseguita e intravista
nel volto della donna, reale o sognata che fosse.

Perché nell’amare, accade una cosa strana: quanto piu tu vuoi bene a una persona, quanto piu cresce
la stima e 1’affezione a lei, tanto che non riesci a pensarti senza di lei, e tanto piu ti accorgi che lei
non puo “bastare”, non puo riempire e compiere il desiderio infinito del cuore, né tu puoi pretendere
di riempire e compiere il cuore dell’amata, dell’amato. Rimaniamo creature, segnate dal limite
insuperabile del nostro essere, eppure abitate da un desiderio infinito.

Canzone: “L’amore conta” (Ligabue)

Che strano paradosso: il volto di chi ami suscita in te un desiderio, una commozione, un’esigenza di
pienezza e di vita, che perd non puo essere realizzata pienamente da colui o colei che ami.

Una creatura finita, come te, come me, ¢ capace di evocare qualcosa di cosi grande e cosi profondo,
che supera me e te: una creatura finita desta un desiderio in-finito! Direbbe Leopardi: «Misterio
eterno dell’esser nostroy.

Certo, uno sperimenta e conosce la bellezza e il dramma di questo paradosso, di questa
sproporzione, nella misura in cui € vivo, in cui non riduce I’amicizia o il rapporto affettivo a una




compagnia vuota, a una sentimentalita evanescente, o a un’istintivita possessiva, che tutto consuma,
che passa di rapporto in rapporto, senza costruire nulla ...

“Chi ti ama? Chi puo colmare 1’infinito desiderio d’essere amato e voluto?”.

Vedete, di fronte a questa esperienza umanissima, che 1 geni e i1 poeti avvertono in modo
suggestivo, c’¢ solo un’alternativa: o noi siamo fatti mali, siamo esseri “squilibrati” e quasi
“maledetti”, perché nelle esperienze piu grandi e impegnative della vita, si accende e si desta in noi
un desiderio di felicita e di amore che pero ¢ destinato a essere smentito ¢ deluso dalla vita, anche
nei rapporti piu belli (perché comunque finiscono, la morte sembra chiudere la partita), oppure nelle
esperienze piu grandi, che ci connotano come uomini e donne, viene alla luce il nostro “destino”,
ci0 a cui siamo destinati, orientati, quell’Infinito per cui siamo fatti e creati.

L’insaziabilita del desiderio, il carattere inesauribile e inestirpabile di certe esigenze che ci
costituiscono e ci muovono, sono il segno, la traccia viva nella nostra carne e nella nostra anima di
un destino, di un amore che ci trascende, che ci chiama, che c’invita a s¢. Come se tutto rimandasse
aun Altro, a un Oltre ...

Capite il dramma? La vita, nei suoi aspetti piu potenti, com’¢ 1’esperienza di una grande amicizia, o
di un grande amore, commuove il cuore, desta un’esigenza di bellezza, di bonta, di purita, di
tenerezza, un’esigenza senza fondo, e poi, ci “frega”, ci delude, ci lascia con I’amaro in bocca, con
un senso di vuoto e d’incompiutezza. E il grido di Leopardi nella sua struggente lirica “4 Silvia
«Che pensieri soavi,

Che speranze, che cori, o Silvia mia!

Quale allor ci apparia

La vita umana e il fato!

Quando sovviemmi di cotanta speme,

Un affetto mi preme

Acerbo e sconsolato,

E tornami a doler di mia sventura.

O natura, o natura,

Perche non rendi poi

Quel che prometti allor? perche di tanto

Inganni i figli tuoi?».

Purtroppo Leopardi era un uomo dal cuore grande, che giunse all’intuizione e alla percezione
dell’infinito, ma che aveva assunto la filosofia materialista e sensista del suo tempo: una ragione
fredda e arida che strozzava il cuore, che soffocava I’umano!

Se la natura mi mette dentro una spinta assai piu potente che quella di un missile, una spinta cosi
radicale che mi costituisce, perché la risposta ad essa ¢ una meta impossibile, ¢ un sogno? Sarebbe
ingiusto vivere e dare la vita, sarebbe ingiusto e inutile darsi da fare, lavorare, costruire, mettere su
famiglia! Saremmo veramente “fatti male”, perché saremmo costituiti da un desiderio, che non
possiamo soffocare — altrimenti soffochiamo ci6 che siamo — un desiderio inutile, vano, vuoto, un
“appetito” innaturale, perché senza oggetto adeguato, una sete per cui non ¢’¢ acqua, una fame per
cui non c’¢ cibo!

Per vivere, meglio per sopravvivere, dovremmo tacitare il cuore, dovremmo “accontentarci” di
obiettivi limitati e parziali, dovremmo abbandonare la ricerca di qualcosa che ci supera e ci
trascende, qualcosa a cui la natura ci spinge. Una suprema disumanita e irrazionalita!

Video dal film “Into the Wild”

Quello che dice il vecchio al giovane inquieto, non ¢ “poesia”, ¢ I’intuizione che nell’amare, nel
perdonare, c¢’¢ qualcosa che eccede la nostra misura, ¢c’¢ un Altro che si annuncia: «Quando si
perdona, si ama e quando si ama, la luce di Dio scende su di noi».



10

Torniamo allora alla domanda: “chi ti ama?”.

Vedete, nell’esperienza dell’amare e dell’essere amati, noi possiamo scoprire non solo come il
nostro cuore sia aperto a un Amore infinito, sia assetato di una bellezza di cui la bellezza che
¢’innamora ¢ solo pallido segno, ma come questo amore che cerchiamo e inseguiamo, in realta ci
precede.

Tutti noi, amici, siamo nati, siamo venuti all’essere per dono, e anche adesso, in questo momento,
non ci stiamo facendo da noi, non ci stiamo donando 1’essere, la vita: «In questo momento 1o, se
sono attento, cio¢ se sono maturo, non posso negare che 1’evidenza piu grande e profonda che
percepisco € che 10 non mi faccio da me, non sto facendomi da me. Non mi do I'essere, non mi do la
realtd che sono, sono “dato”. E I’attimo adulto della scoperta di me stesso come dipendente da
qualcosa d’altro. Quanto piu io scendo dentro me stesso, se scendo fino in fondo, donde scaturisco?
Non da me: da altro. E la percezione di me come un fiotto che nasce da una sorgente. C’¢ qualcosa
d’altro che ¢ piu di me, e da cui vengo fatto. Se un fiotto di sorgente potesse pensare, percepirebbe
al fondo del suo fresco fiorire una origine che non sa che cos’¢, ¢ altro da sé. Si tratta della
intuizione, che in ogni tempo della storia lo spirito umano piu acuto ha avuto, di questa misteriosa
presenza da cui la consistenza del suo istante, del suo i0, ¢ resa possibile. Io sono “tu-che-mi-fai”»
(L. Giussani, I/ senso religioso, Jaca Book, Milano, 142).

“Io sono Tu che mi fai”’: dunque 1o sono perché fatto, voluto, amato. All’origine di me, c¢’¢ questo
“Tu” che mi vuole e mi chiama, mi ha tratto dal nulla ¢ mi comunica continuamente 1’essere e la
vita. All’origine del mio desiderio di felicita e di amore, c’¢ Colui che ¢ Amore, colui che mi ama,
donando continuamente me a me stesso.

Questo “Tu” amante — la Bibbia chiama Dio “amante della vita” — ha assunto un volto umano, per
farsi conoscere e riconoscere, per rendersi familiare e amabile, per poter essere incontrato da noi.
Gesu Cristo ¢ il volto umano del Dio che ¢ amore, ¢ lui che ci ha narrato e mostrato il Padre, ¢ in lui
che noi veniamo a incontrare, in forma umana, un amore puro, totale, gratuito. Tutto il vangelo ¢ il
racconto di questa manifestazione nella carne, che ha colpito, stupito e coinvolto 1 primi amici di
Gesu, 1 suoi discepoli, primi testimoni dell’amore reso volto, gesto, parola in Gesu.

Fino al culmine, fino al dramma finale della croce.

Lettura del Vangelo: Lc¢ 23,33-49

Cristo muore amando: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fannoy»; «In verita io ti
dico: oggi con me sarai nel paradiso». Non salva se stesso, non scende dalla croce, non umilia né
trionfa sui suoi carnefici e sulle autorita del Sinedrio.

Cosi trasforma la sua morte, esecuzione di un’orribile pena capitale, ingiusta e crudele, in un atto di
libera consegna di sé al Padre: «Padre, nelle tue mani consegno il mio spiritoy.

E cosi diverso e singolare il modo con cui Gesu soffre e muore sulla croce, che il centurione ne
rimane colpito, tanto fa affermare: «Veramente quest'uomo era giusto».

Questo ¢ lo spettacolo della croce, che annuncia gia, nelle prime luci del sabato, accese nelle case
per la cena con cui inizia il sabato, alla sera del venerdi, la vittoria sulla morte, la potenza debole di
un amore inerme ¢ indifeso.

Gesu vive cosi le sue ultime e drammatiche ore di vita, perché vive tutto come figlio, che consiste
del rapporto con il Padre. Anche Cristo avrebbe potuto definirsi, nella sua realta umana e divina: «
Io sono Tu, o Padre, che mi fai, che condividi con me I’essere ¢ la vita, ¢ a Te i0 mi abbandono. So
che Tu mi ami e non mi lascerai nelle ombre della morte.

Concludiamo ascoltando un’ultima canzone, che ho scelto perché esprime la coscienza di un “io”
che si concepisce in rapporto con il “Tu” amante di Dio.



Il mio volto (Adriana Mascagni)

Mio Dio, mi guardo ed ecco scopro

che non ho volto;

guardo il mio fondo e vedo il buio
senza fine.

Solo quando mi accorgo che tu sei,
come un’eco risento la mia voce

e rinasco come il tempo dal ricordo.
Perché tremi mio cuor? Tu non sei solo,
tu non sei solo;

amar non sai e sei amato,

e sei amato;

farti non sai e pur sei fatto,

e pur sei fatto.

Come le stelle su nei cieli,

nell’Essere tu fammi camminare,
fammi crescere e mutare, come la luce
che cresci e muti nei giorni e nelle notti.
L’anima mia fai come neve che si colora

come le tenere tue cime, al sole del tuo amor.

11



